
RGEU 

 

 

 

 
Sergueï Boulgakov 

(Булгаков Сергей Николаевич) 
1874 — 1944 

 
 
 
 
 

LA RELIGION ORTHODOXE 
 

L’Église orthodoxe. Définition. Historique. Statistique. 
23 Églises autocéphales. — Sources de la dogmatique. 

Les dogmes. Les sacrements. Liturgie. 
 
 

 
 
 
 
 

1936 
 
 
 
 
 
 

Grand mémento encyclopédique Larousse, t.1, 1936, pp. 467–469. 
 

 

 
 

LA BIBLIOTHÈQUE RUSSE ET SLAVE 
— LITTÉRATURE RUSSE — 



 2

 

 
 

 
 

Le nom. — L’Église orthodoxe, qui prend également le 
nom d’« Église gréco-catholique », est l’Église chrétienne 
de l’Orient : elle se regarde comme ininterrompue depuis le 
temps des apôtres jusqu’à nos jours. Elle s’attribue 
l’épithète d’« orthodoxe », parce qu’elle croit posséder une 
foi qui n’a pas changé malgré les tribulations de l’histoire 
(orthodoxie dogmatique) ; parce qu’elle possède un culte qui 
peut être considéré comme une glorification idéale de Dieu 
et comme norme d’une vie chrétienne (orthodoxie cultuelle 
et pratique). On l’appelle aussi gréco-catholique parce 
que son dogme et son culte étaient élaborés surtout par les 
théologiens de Byzance — en tant que s’opposant à l’Église 
catholique de Rome. L’épithète de « catholique », qui dési-
gnait d’abord son universalité géographique, est considérée 
maintenant comme principe d’unité de tous les âges dans 
une harmonie d’amour. 

 



 3

 
 

Historique. — L’histoire de l’Église orthodoxe peut être 
divisée sommairement en quatre périodes : 1° La période 
du christianisme apostolique, depuis la Pentecôte jusqu’aux 
grands conciles (Ier-IV

e siècle) ; 2° La période des conciles 
œcuméniques et des pères de l’Église, des luttes contre les 
hérésies, de l’élaboration de la dogmatique et du dévelop-
pement du culte (IVe-VIII

e siècle). Cette période est considé-
rée comme le temps de la floraison de la pensée dogmati-
que et est la base vivante de la vie de l’Église orthodoxe 
jusqu’à nos jours. Les œuvres des grands théologiens de 
cette époque (saint Athanase, les Cappadocéens, saint Gré-
goire de Nysse), ainsi que des grands maîtres de l’Église 
(saint Jean Chrysostome, saint Jean Damascène) sont res-
tées à travers les siècles la force inspiratrice de la pensée, 
de la piété et de la prière des orthodoxes ; 3° La période de 



 4

l’expansion territoriale de l’Église orthodoxe et de sa dé-
fensive contre les ennemis extérieurs (IXe-XIX

e siècle). Les 
événements les plus importants de cette longue période 
sont : la rupture du patriarche de Constantinople, Michel 
Cérularios (soutenu par la majorité de l’épiscopat grec) 
avec le pape de Rome (1054) ; la prise de Byzance par les 
Turcs (1453), et la domination turque en Orient, qui a créé 
à l’Église une existence de perpétuelles persécutions ; la 
terreur causée par les croisades et l’Empire latin. D’autre 
part : la christianisation des Slaves et des Roumains, la 
formation de l’Église russe (au IX

e siècle), sa floraison ; ses 
souffrances sous le joug tatar ; son rôle d’héritière de By-
zance et de « troisième Rome » depuis le XV

e siècle ; sa 
gloire et sa richesse spirituelle pendant l’époque de 
l’Empire (XVIII

e et XIX
e siècles) ; 4° Le commencement du 

XX
e siècle, période de la formation de nouvelles Églises or-

thodoxes (résultat des événements politiques) et d’un re-
nouveau de la pensée théologique et philosophique, pro-
mettant une période de renaissance. 

Organisation. — L’Église orthodoxe est formée des 
Églises nationales autocéphales et autonomes, qui n’ont 
pas d’organe d’union, sinon les conciles œcuméniques, non 
convoqués depuis le VIII

e siècle. Ces Églises indépendantes 
les unes des autres sont pourtant unies par la communauté 
de la doctrine, de la foi, du culte et des sacrements. Chaque 
Église nationale est présidée par un patriarche ou un mé-
tropolite, qui gouverne l’Église en accord avec les évê-
ques. Les fidèles, en tant que membres actifs de l’Église, 
ont un rôle important dans sa vie et son administration. 
Les Églises orthodoxes des pays monarchiques ont toujours 
été des Églises d’État, qui considéraient les monarques 



 5

comme protecteurs de l’Église, possesseurs de quelques 
droits administratifs, mais jamais comme des chefs. 

Statistique. — L’Église orthodoxe compte actuellement 
vingt-trois Églises autocéphales : 1° le patriarchat de 
Constantinople, présidé par son patriarche, qui porte le 
titre de patriarche œcuménique et est considéré comme le 
premier des patriarches orthodoxes (primauté d’honneur et 
non de pouvoir), avec 300.000 fidèles ; 2° le patriarchat 
d’Alexandrie, avec 50.000 fidèles ; 3° le patriarchat 
d’Antioche, avec 250.000 fidèles ; 4° le patriarchat de 
Jérusalem, avec 33 000 fidèles ; 5° l’archevêché de Chypre, 
avec 180 fidèles ; 6° l’Église russe (patriarchat restitué après 
la révolution de 1917, après une période de trois cents ans 
pendant laquelle l’Église russe était administrée par un 
synode d’évêques), avec 120 millions de fidèles (les 
persécutions ont probablement diminué ce nombre, mais il 
est impossible d’obtenir des données exactes) ; 7° le 
patriarchat de Serbie, avec 6 millions de fidèles ; 8° le 
patriarchat de Roumanie, avec 13 millions ; 9° l’Église de 
Grèce, avec 5 millions ; 10° l’Église de Bulgarie 
(métropolie), avec 5 millions ; 11° l’Église de Pologne 
(métropolie), avec 5 millions ; 12° l’Église de Géorgie 
(archevêché) avec 2.750.000 ; 13° l’Église autonome 
d’Albanie, 220.000 ; 14° de Finlande, 60.000 ; 15° d’Estonie, 
220.000 ; 16° de Lettonie ; 17° de Lituanie, 75.000 ; 18° de 
Tchécoslovaquie, 250.000 ; 19° l’archevêché autonome 
russe de l’Amérique du Nord, 250.000 ; 20° l’archevêché du 
Japon (présidé par un archevêque russe), 35 000 ; 21° 
l’Église russe de l’Émigration, à peu près 1 million (il est 
impossible d’avoir à ce sujet des données exactes) ; 22° 
l’archevêché du monastère du mont Sinaï ; 23° l’Église de 
Tchécoslovaquie (archevêché).  



 6

Sources de la dogmatique. — Les sources de dogmati-
que orthodoxe sont la sainte Écriture et la sainte Tradi-
tion. La sainte Écriture se compose de livres canoniques de 
l’Ancien et du Nouveau Testament, communs à toutes les 
Églises chrétiennes. La sainte Tradition doit être comprise 
non comme un composé de doctrines et de formes ecclé-
siastiques (bien que tout cela entre dans son contenu), mais 
comme la vie même de l’Église, comme une transmission 
de cette vie de génération en génération dans toute la plé-
nitude de sa vérité et de sa pratique. En ce sens, la sainte 
Écriture fait aussi partie de la sainte Tradition avec le cre-
do, les dogmes, les formes cultuelles et toute la richesse de 
l’enseignement ecclésiastique. Le domaine du dogme au 
sens strict du mot est très restreint ; il se borne au sym-
bole de Nicée-Constantinople (le credo) et aux défini-
tions des sept conciles œcuméniques. Le reste de la doc-
trine n’a jamais été formulé comme dogme obligatoire et 
constitue un enseignement théologique qui contient des 
parties plus ou moins importantes. 

 



 7

 
 
Les dogmes. — Le dogme essentiel de l’Église orthodoxe 

est la foi en la sainte Trinité : une et indivisible. Les trois 
personnes de la Divinité : Père, Fils et Saint-Esprit ont une 
vie et une substance. Le Père est le Premier Principe : il en-
gendre le Fils et de Lui procède le Saint-Esprit, qui repose 
sur le Fils, achevant ainsi le cercle de l’amour divin. Trois 
sont un : c’est le principe de l’amour en Dieu, qui se révèle 
dans le dogme trinitaire comme vérité suprême et se reflète 
dans toutes les vérités dogmatiques : christologie, ecclésio-
logie, eschatologie. Dieu a créé le monde du néant par le 
Fils (qui est Sa parole) et avec l’aide du Saint-Esprit vivifi-
cateur. Le centre et le but de la création est l’homme, qui 
d’un côté contient en soi toute la nature, est un micro-
cosme, et qui de l’autre côté est l’image de Dieu, 
l’incarnation de la beauté et de la perfection (un dieu par la 
grâce). Le péché originel, qui a consisté dans l’abus de la li-
berté, a eu pour cause la corruption générale de la nature, 



 8

qui s’est écartée de sa propre norme. Mais l’amour divin 
n’a pu souffrir cet éloignement de l’homme et a permis son 
retour à une vie divine par le sacrifice de l’incarnation. 
« Dieu s’est fait homme pour que l’homme devienne 
Dieu » ; cette parole de saint Athanase est l’expression de 
la foi orthodoxe en ces deux vérités inséparables : la kenôsis 
ou l’appauvrissement de Dieu devenant homme, et la thêô-
sis ou la déification de la créature dans sa participation à la 
vie divine. La rédemption de l’homme est donc accomplie 
par Jésus-Christ : par Son incarnation, Sa vie, Ses souffran-
ces et Sa résurrection. 

Le principe de cette œuvre est l’amour divin, et c’est ain-
si que la doctrine orthodoxe parvient à écarter de la soté-
riologie le caractère juridique, caractère qui lui est en géné-
ral étranger. La croix, comme signe de souffrance volon-
taire, devient le principe du salut, un lien entre Dieu et les 
hommes et un centre de vie nouvelle (de là provient le 
culte et la vénération de la croix, très importante dans la 
pratique orthodoxe). Ceux qui participent à cette vie for-
ment l’Église du Nouveau Testament, que Jésus-Christ ins-
titua en donnant aux apôtres le pouvoir de la rémission des 
péchés, en commandant les sacrements de l’eucharistie et 
du baptême, et en envoyant à l’Église le Saint-Esprit conso-
lateur, qui la remplit des dons célestes. C’est ainsi que 
l’Église devient prolongation de l’œuvre du Christ sur la 
terre, son corps mystique, demeure du Saint-Esprit et dis-
tributrice de ses grâces. La conception orthodoxe de 
l’Église est plutôt mystique que juridique : l’Église est plu-
tôt vie qu’institution, charisme que discipline. Elle est un 
organisme universel, organisme d’amour et de sainteté, 
contenant les vivants et les morts : l’Église invisible triom-



 9

phante et l’Église visible militante ne font qu’une unité in-
séparable. 

La première contient la sainte Vierge Marie, les anges et 
toutes les forces célestes et tous les saints glorifiés (canoni-
sés) et inconnus ; la seconde, tous les fidèles. Le culte de la 
Vierge a, dans l’orthodoxie, une très grande importance. 
Elle est la Mère de Dieu, par qui l’incarnation fut possible, 
la fleur de la sainteté et la protectrice du genre humain ; 
elle est vénérée comme «plus honorable que les chérubins 
et incomparablement plus glorieuse que les séraphins » ; 
toute élévation de la créature vers Dieu, trouve en Elle son 
prototype : aussi est-Elle considérée comme Mère de tous 
les hommes. La vénération orthodoxe de la Vierge diffère 
de la mariologie romaine en ce que, considérant la Vierge 
comme n’ayant pas de péchés personnels, elle ne connaît 
pas son « immaculée conception » et ne l’exclut pas du 
genre humain. La vénération envers les anges a, dans la 
piété orthodoxe, un caractère important et réaliste. Les 
saints sont vénérés comme demeure du Saint-Esprit et ré-
alisation de l’image de Dieu, et sont invoqués afin qu’ils in-
tercèdent pour les hommes auprès du Seigneur. 

 



 10

 
 

Sacrements. — La vie de l’Église, qui n’a pas de limites 
dans sa réalisation, s’effectue surtout par les sacrements et 
le culte. Les sacrements, sept en nombre (baptême, la 
chrismation, la pénitence, l’eucharistie, l’imposition des 
mains (les ordres), le mariage et l’onction des malades), 
sont les formes essentielles, complétées par un nombre 
considérable de sacramentaux (sacramentalies), parmi les-
quels : les différentes consécrations (d’un temple, des eaux, 
etc.), les funérailles, les vœux monastiques, etc. 

Liturgie. — Les dogmes se traduisent par un culte d’une 
grande richesse et d’une grande beauté. Le centre mystique 
du culte est le service de la Cène, célébré d’après les rites 
antiques, portant les noms de saint Basile le Grand, saint 
Jean Chrysostome et saint Grégoire, pape de Rome (liturgie 
des dons présanctifiés). Les vêpres, les matines et les autres 
services quotidiens peuvent être considérés comme parties 
préparatoires au service eucharistique. Tout le culte a un 
caractère profondément réaliste en tant qu’il transporte les 



 11

fidèles dans l’atmosphère des événements symboliquement 
représentés par les lectures, les chants, les cérémonies. 
L’ordre des fêtes est très développé et permet aux croyants 
de participer pendant l’année ecclésiastique à tous les évé-
nements du Nouveau Testament et de la vie postérieure de 
l’Église. Le culte orthodoxe ne connaît ni l’orgue, ni la mu-
sique instrumentale ; mais l’art vocal y est très développé 
et soigné. Une importance spéciale appartient aux icones, 
c’est-à-dire aux images sacrées, vénérées comme représen-
tant ceux qui y sont peints. Les icones du Christ, de la 
Vierge, des anges, des saints, ainsi que des scènes symboli-
ques (« la Deisis », c’est-à-dire la Supplication ; la Vierge et 
saint Jean-Baptiste devant le Christ ; Toute créature glorifie 
le Seigneur ; le Dernier Jugement) ornent les temples ortho-
doxes et les maisons des croyants. L’iconographie est un 
art spécial très intéressant dans son développement et dans 
son histoire. C’est encore une manifestation de la foi or-
thodoxe en l’unité du divin et du créé, qui permet de carac-
tériser cette Église comme « le Ciel sur la terre ». 

 
Archiprêtre Serge BOULGAKOFF. 

 
 
Bibliographie. — A. FORTESCUE : the Orthodox Eastern Church, 1908. — 

F. E. BRIGHTMAN : Eastern Liturgies, 1896. — B. PICK : Hymns and Poetry of 
the Eastern Church, New-York, 1908. — K. LUBECK : die Christlichen Kir-
chen des Orients, 1911. — S. BOULGAKOFF : l’Orthodoxie, 1933. — Le P. 
JANIN : les Églises orientales et les rites orientaux, 1922. 
 
 



 12

 

 

 

 

_______ 

 

Texte établi par la Bibliothèque russe et slave ; déposé 
sur le site de la Bibliothèque le 30 janvier 2026. 

 
* * * 

 
Les livres que donne la Bibliothèque sont libres de droits 

d’auteur. Ils peuvent être repris et réutilisés, à des fins per-
sonnelles et non commerciales, en conservant la mention de 
la « Bibliothèque russe et slave » comme origine. 
 

Les textes ont été relus et corrigés avec la plus grande at-
tention, en tenant compte de l’orthographe de l’époque. Il est 
toutefois possible que des erreurs ou coquilles nous aient 
échappé. N’hésitez pas à nous les signaler. 


