LA BIBLIOTHEQUE RUSSE ET SLAVE

— LITTERATURE RUSSE —

Serguei Boulgakov

(byneakos Cepeeti Huxonaesuu)
1874 — 1944

LA RELIGION ORTHODOXE

L’Eglise orthodoxe. Définition. Historique. Statistique.
23 Eglises autocéphales. — Sources de la dogmatique.
Les dogmes. Les sacrements. Liturgie.

1936

Grand mémento encyclopédique Larousse, t.1, 1936, pp. 467—-469.



Le nom. — L’Eglise orthodoxe, qui prend également le
nom d’« Eglise gréco-catholique », est I'Eglise chrétienne
de I'Orient : elle se regarde comme ininterrompue depuis le
temps des apodtres jusqu'a nos jours. Elle s’attribue
I’épithete d’« orthodoxe », parce qu’elle croit posséder une
foi qui n’a pas changé malgré les tribulations de I’histoire
(orthodoxie dogmatique) ; parce qu’elle possede un culte qui
peut étre considéré comme une glorification idéale de Dieu
et comme norme d’une vie chrétienne (orthodoxie cultuelle
et pratique). On 'appelle aussi gréco-catholique parce
que son dogme et son culte étaient élaborés surtout par les
théologiens de Byzance — en tant que s’opposant a 'Eglise
catholique de Rome. L’épithete de « catholique », qui dési-
gnait d’abord son universalité géographique, est considérée
maintenant comme principe d’unité de tous les dges dans
une harmonie d’amour.



A F " 7 - =y
T b . I ’ 5 “a
j 1 [

i

- gl mu:- G y
T T B R L P R -
| 1 l'1 I_m

gl Tk

Eglise de Basile le bienheureux, & Moscou (1560).

Historique. — L’histoire de 'Eglise orthodoxe peut étre
divisée sommairement en quatre périodes: 1° La période
du christianisme apostolique, depuis la Pentecote jusqu’aux
grands conciles (I"-Iv° siécle) ; 2° La période des conciles
cecuméniques et des péres de 1'Eglise, des luttes contre les
hérésies, de I’élaboration de la dogmatique et du dévelop-
pement du culte (Iv°-vir® siécle). Cette période est considé-
rée comme le temps de la floraison de la pensée dogmati-
que et est la base vivante de la vie de I’Eglise orthodoxe
jusqu’a nos jours. Les ceuvres des grands théologiens de
cette époque (saint Athanase, les Cappadocéens, saint Gré-
goire de Nysse), ainsi que des grands maitres de 1'Eglise
(saint Jean Chrysostome, saint Jean Damascéne) sont res-
tées a travers les siecles la force inspiratrice de la pensée,
de la piété et de la priere des orthodoxes ; 3° La période de

3



I’expansion territoriale de I'Eglise orthodoxe et de sa dé-
fensive contre les ennemis extérieurs (IX-XIX siécle). Les
événements les plus importants de cette longue période
sont : la rupture du patriarche de Constantinople, Michel
Cérularios (soutenu par la majorité de 1'épiscopat grec)
avec le pape de Rome (1054) ; la prise de Byzance par les
Turcs (1453), et la domination turque en Orient, qui a créé
a I'Eglise une existence de perpétuelles persécutions ; la
terreur causée par les croisades et I'Empire latin. D’autre
part : la christianisation des Slaves et des Roumains, la
formation de 1'Eglise russe (au Ix® siécle), sa floraison ; ses
souffrances sous le joug tatar ; son role d’héritiere de By-
zance et de « troisitme Rome » depuis le Xv°© siécle ; sa
gloire et sa richesse spirituelle pendant 1'époque de
I’Empire (XVII® et XIX~ siécles) ; 4° Le commencement du
Xx° siécle, période de la formation de nouvelles Eglises or-
thodoxes (résultat des événements politiques) et d’un re-
nouveau de la pensée théologique et philosophique, pro-
mettant une période de renaissance.

Organisation. — L’Eglise orthodoxe est formée des
Eglises nationales autocéphales et autonomes, qui n’ont
pas d’organe d’union, sinon les conciles cecuméniques, non
convoqués depuis le viIr® siécle. Ces Eglises indépendantes
les unes des autres sont pourtant unies par la communauté
de la doctrine, de la foi, du culte et des sacrements. Chaque
Eglise nationale est présidée par un patriarche ou un mé-
tropolite, qui gouverne I’Eglise en accord avec les évé-
ques. Les fidéles, en tant que membres actifs de I'Eglise,
ont un réle important dans sa vie et son administration.
Les Eglises orthodoxes des pays monarchiques ont toujours
été des Eglises d’Etat, qui considéraient les monarques

4



comme protecteurs de I'Eglise, possesseurs de quelques
droits administratifs, mais jamais comme des chefs.
Statistique. — L’Eglise orthodoxe compte actuellement
vingt-trois Eglises autocéphales: 1° le patriarchat de
Constantinople, présidé par son patriarche, qui porte le
titre de patriarche cecuménique et est considéré comme le
premier des patriarches orthodoxes (primauté d’honneur et
non de pouvoir), avec 300.000 fideles; 2° le patriarchat
d’Alexandrie, avec 50.000 fideles; 3° le patriarchat
d’Antioche, avec 250.000 fideles; 4° le patriarchat de
Jérusalem, avec 33 000 fideles ; 5° I'archevéché de Chypre,
avec 180 fidéles ; 6° I'Eglise russe (patriarchat restitué aprés
la révolution de 1917, apres une période de trois cents ans
pendant laquelle I'Eglise russe était administrée par un
synode d’évéques), avec 120 millions de fideles (les
persécutions ont probablement diminué ce nombre, mais il
est impossible d’obtenir des données exactes); 7° le
patriarchat de Serbie, avec 6 millions de fideles; 8° le
patriarchat de Roumanie, avec 13 millions ; 9° I’Eglise de
Gréce, avec 5 millions; 10° I'Eglise de Bulgarie
(métropolie), avec 5 millions; 11° I'Eglise de Pologne
(métropolie), avec 5 millions; 12° I'Eglise de Géorgie
(archevéché) avec 2.750.000; 13° I’Eglise autonome
d’Albanie, 220.000 ; 14° de Finlande, 60.000 ; 15° d’Estonie,
220.000 ; 16° de Lettonie ; 17° de Lituanie, 75.000 ; 18° de
Tchécoslovaquie, 250.000; 19° l'archevéché autonome
russe de I’Amérique du Nord, 250.000 ; 20° I’archevéché du
Japon (présidé par un archevéque russe), 35 000; 21°
I’Eglise russe de I’Emigration, a peu prés 1 million (il est
impossible d’avoir a ce sujet des données exactes); 22°
I’archevéché du monastere du mont Sinai ; 23° l’Eglise de

Tchécoslovaquie (archevéché).
5



Sources de la dogmatique. — Les sources de dogmati-
que orthodoxe sont la sainte Ecriture et la sainte Tradi-
tion. La sainte Ecriture se compose de livres canoniques de
I’Ancien et du Nouveau Testament, communs a toutes les
Eglises chrétiennes. La sainte Tradition doit étre comprise
non comme un composé de doctrines et de formes ecclé-
siastiques (bien que tout cela entre dans son contenu), mais
comme la vie méme de I’Eglise, comme une transmission
de cette vie de génération en génération dans toute la plé-
nitude de sa vérité et de sa pratique. En ce sens, la sainte
Ecriture fait aussi partie de la sainte Tradition avec le cre-
do, les dogmes, les formes cultuelles et toute la richesse de
I’enseignement ecclésiastique. Le domaine du dogme au
sens strict du mot est tres restreint ; il se borne au sym-
bole de Nicée-Constantinople (le credo) et aux défini-
tions des sept conciles cecuméniques. Le reste de la doc-
trine n’a jamais été formulé comme dogme obligatoire et
constitue un enseignement théologique qui contient des
parties plus ou moins importantes.



Le prophéte Elie. Icone. (x1v* s

Les dogmes. — Le dogme essentiel de I’Eglise orthodoxe
est la foi en la sainte Trinité : une et indivisible. Les trois
personnes de la Divinité : Pere, Fils et Saint-Esprit ont une
vie et une substance. Le Pere est le Premier Principe : il en-
gendre le Fils et de Lui procede le Saint-Esprit, qui repose
sur le Fils, achevant ainsi le cercle de 'amour divin. Trois
sont un : c’est le principe de I'amour en Dieu, qui se révele
dans le dogme trinitaire comme vérité supréme et se reflete
dans toutes les vérités dogmatiques : christologie, ecclésio-
logie, eschatologie. Dieu a créé le monde du néant par le
Fils (qui est Sa parole) et avec I'aide du Saint-Esprit vivifi-
cateur. Le centre et le but de la création est '’homme, qui
d’un coOté contient en soi toute la nature, est un micro-
cosme, et qui de l'autre coté est l'image de Dieu,
I'incarnation de la beauté et de la perfection (un dieu par la
grace). Le péché originel, qui a consisté dans ’abus de la li-
berté, a eu pour cause la corruption générale de la nature,



qui s’est écartée de sa propre norme. Mais I’'amour divin
n’a pu souffrir cet éloignement de I’homme et a permis son
retour a une vie divine par le sacrifice de l'incarnation.
« Dieu s’est fait homme pour que ’homme devienne
Dieu » ; cette parole de saint Athanase est 'expression de
la foi orthodoxe en ces deux vérités inséparables : la kenosis
ou 'appauvrissement de Dieu devenant homme, et la théo-
sis ou la déification de la créature dans sa participation a la
vie divine. La rédemption de ’homme est donc accomplie
par Jésus-Christ : par Son incarnation, Sa vie, Ses souffran-
ces et Sa résurrection.

Le principe de cette ceuvre est ’'amour divin, et c’est ain-
si que la doctrine orthodoxe parvient a écarter de la soté-
riologie le caractere juridique, caractere qui lui est en géné-
ral étranger. La croix, comme signe de souffrance volon-
taire, devient le principe du salut, un lien entre Dieu et les
hommes et un centre de vie nouvelle (de la provient le
culte et la vénération de la croix, trés importante dans la
pratique orthodoxe). Ceux qui participent a cette vie for-
ment I’Eglise du Nouveau Testament, que Jésus-Christ ins-
titua en donnant aux apoétres le pouvoir de la rémission des
péchés, en commandant les sacrements de 1’eucharistie et
du baptéme, et en envoyant a I'Eglise le Saint-Esprit conso-
lateur, qui la remplit des dons célestes. C’est ainsi que
I’Eglise devient prolongation de 1’ceuvre du Christ sur la
terre, son corps mystique, demeure du Saint-Esprit et dis-
tributrice de ses graces. La conception orthodoxe de
I’Eglise est plutot mystique que juridique : I'Eglise est plu-
tot vie qu’institution, charisme que discipline. Elle est un
organisme universel, organisme d’amour et de sainteté,
contenant les vivants et les morts : I'Eglise invisible triom-

8



phante et 'Eglise visible militante ne font qu’une unité in-
séparable.

La premiere contient la sainte Vierge Marie, les anges et
toutes les forces célestes et tous les saints glorifiés (canoni-
sés) et inconnus ; la seconde, tous les fidéles. Le culte de la
Vierge a, dans l'orthodoxie, une tres grande importance.
Elle est la Mere de Dieu, par qui I'incarnation fut possible,
la fleur de la sainteté et la protectrice du genre humain ;
elle est vénérée comme «plus honorable que les chérubins
et incomparablement plus glorieuse que les séraphins » ;
toute élévation de la créature vers Dieu, trouve en Elle son
prototype : aussi est-Elle considérée comme Mere de tous
les hommes. La vénération orthodoxe de la Vierge differe
de la mariologie romaine en ce que, considérant la Vierge
comme n’ayant pas de péchés personnels, elle ne connait
pas son « immaculée conception » et ne l'exclut pas du
genre humain. La vénération envers les anges a, dans la
piété orthodoxe, un caractere important et réaliste. Les
saints sont vénérés comme demeure du Saint-Esprit et ré-
alisation de 'image de Dieu, et sont invoqués afin qu’ils in-
tercedent pour les hommes aupres du Seigneur.



Moine russe.

Sacrements. — La vie de I'Eglise, qui n’a pas de limites
dans sa réalisation, s’effectue surtout par les sacrements et
le culte. Les sacrements, sept en nombre (baptéme, la
chrismation, la pénitence, 1’eucharistie, I'imposition des
mains (les ordres), le mariage et 'onction des malades),
sont les formes essentielles, complétées par un nombre
considérable de sacramentaux (sacramentalies), parmi les-
quels : les différentes consécrations (d’un temple, des eaux,
etc.), les funérailles, les voeux monastiques, etc.

Liturgie. — Les dogmes se traduisent par un culte d’une
grande richesse et d’'une grande beauté. Le centre mystique
du culte est le service de la Céne, célébré d’apres les rites
antiques, portant les noms de saint Basile le Grand, saint
Jean Chrysostome et saint Grégoire, pape de Rome (liturgie
des dons présanctifiés). Les vépres, les matines et les autres
services quotidiens peuvent étre considérés comme parties
préparatoires au service eucharistique. Tout le culte a un
caractere profondément réaliste en tant qu’il transporte les

10



fideles dans I’atmosphere des événements symboliquement
représentés par les lectures, les chants, les cérémonies.
L’ordre des fétes est tres développé et permet aux croyants
de participer pendant 'année ecclésiastique a tous les évé-
nements du Nouveau Testament et de la vie postérieure de
I’Eglise. Le culte orthodoxe ne connait ni I’'orgue, ni la mu-
sique instrumentale ; mais I’art vocal y est tres développé
et soigné. Une importance spéciale appartient aux icones,
c’est-a-dire aux images sacrées, vénérées comme représen-
tant ceux qui y sont peints. Les icones du Christ, de la
Vierge, des anges, des saints, ainsi que des scénes symboli-
ques (« la Deisis », c’est-a-dire la Supplication ; la Vierge et
saint Jean-Baptiste devant le Christ; Toute créature glorifie
le Seigneur ; le Dernier Jugement) ornent les temples ortho-
doxes et les maisons des croyants. L’iconographie est un
art spécial tres intéressant dans son développement et dans
son histoire. C’est encore une manifestation de la foi or-
thodoxe en 'unité du divin et du créé, qui permet de carac-
tériser cette Eglise comme « le Ciel sur la terre ».

Archiprétre Serge BOULGAKOFF.

Bibliographie. — A. FORTESCUE : the Orthodox Eastern Church, 1908. —
F. E. BRIGHTMAN : Eastern Liturgies, 1896. — B. PICK : Hymns and Poetry of
the Eastern Church, New-York, 1908. — K. LUBECK : die Christlichen Kir-
chen des Orients, 1911. — S. BOULGAKOFF : [’Orthodoxie, 1933. — Le P.
JANIN : [es Eglises orientales et les rites orientaux, 1922.

11



Texte établi par la Bibliotheque russe et slave ; déposé
sur le site de la Bibliotheque le 30 janvier 2026.

Les livres que donne la Bibliotheque sont libres de droits
d’auteur. Ils peuvent étre repris et réutilisés, a des fins per-
sonnelles et non commerciales, en conservant la mention de
la « Bibliotheque russe et slave » comme origine.

Les textes ont été relus et corrigés avec la plus grande at-
tention, en tenant compte de l'orthographe de [’époque. Il est
toutefois possible que des erreurs ou coquilles nous aient
échappé. N hésitez pas a nous les signaler.

12



